
	 1	

Jean MOTTE dit FALISSE. 
Dr en criminologie UCLouvain. 
Psychologue - DESS de cliniques criminologiques. 
Maître de conférences en criminologie 
	

La	parole	en	prison	:	sa	vérité,	son	crédit,	son	accréditation.	

Introduction.	

Ce	texte	fait	suite	à	celui	reprenant	le	contenu	d’une	précédente	conférence	donnée	à	
Liège,	courant	2024,	sous	le	titre	«	Violence	et	identité	en	prison.	»	Nous	y	posions	alors	
la	question	centrale	et	existentielle	du	rapport	au	temps	en	une	double	dimension	:	celle	
du	temps	vécu	et	du	temps	culturel.	Notre	propos	était	non	seulement,	de	ce	fait,	centré	
sur	le	contexte	particulier	de	la	prison,	mais	s’attachait	aussi	à	une	compréhension	
sociologique	de	l’identité.	Nous	en	découvrions		les	contradictions	et	paradoxes	tout	en	
relevant	des	problématiques	spécifiques	à	ce	sujet.	

Nous	abordons	ici	la	grande	question	d’une	compréhension	de	la	parole	dans	ce	même	
contexte	de	la	prison,	en	y	incluant	sa	double	dimension	:	celle	du	sujet	singulier	et	celle	
de	la	relation	en	laquelle	elle	prend	sens.	

Deux	thématiques	distinctes	de	réflexion	supporteront	alors	successivement	cette	étude	
du	sens	de	la	parole	:	celle	de	sa	vérité	ou	de	son	crédit	dans	la	relation	interpersonnelle	
d’une	part,	celle	de	sa	valeur	et	de	son	sens	dans	le	consentement	dont	elle	est	le	moyen	
et	la	garante	de	l’expression.	Cette	double	thématique	s’inscrira	bien	évidemment	ici	
toujours	dans	le	contexte	de	l’enfermement	carcéral.	

I.	La	question	de	la	vérité	de	la	parole.	

Il	faut	ici	tout	d’abord	opérer	une	claire	distinction	entre	la	parole	et	le	langage.	

En	faisant	ici	référence	au	dictionnaire	Robert,	on	retiendra	que	le	langage		

- assure	une	fonction	d’expression	et	de	communication	entre	les	humains.	
- est	tout	système	de	signes	permettant	la	communication.	
- est	un	système	d’expression	et	de	communication	que	l’on	compare	au	langage	

humain.	
- est	une	façon	de	s’exprimer	propre	à	un	groupe	ou	à	un	individu.		

L’idée	centrale	d’une	définition	du	langage	est	ainsi	celle	de	processus	fonctionnels	
visant	la	communication.	Elle	repose	donc	sur	le	caractère	conventionnel	du	sens	dont	
les	signes	sont	porteurs.	En	cela,	le	langage	est	fondamentalement	affaire	de	théorie,	de	
généralité	et	d’impersonnalité.	Il	est	dans	le	même	temps	affaire	de	communautarisation	
et	d’institutionnalisation	culturelle	ou	sociale.	Partagé	par	tous	les	organismes	vivants,	il	
n’est	pas	spécifique	à	l’Homme.	

Nous	observons	par	conséquent	une	adéquation	des	propriétés	du	langage	et	des	
caractéristiques	fondamentales	de	la	prison	:	leur	fonctionnalité,	leur	dimension	
institutionnelle	et	sociale,	la	visée	d’objectivation	par	le	biais	de	l’acte,	de	la	
quantification	du	temps	et	de	l’espace,	leur	nécessité	de	convenir	d’un	sens	explicite.	



	 2	

Par	contre,	la	parole,	si	elle	constitue	un	élément	du	langage	parlé,	peut	être,	tout	en	
même	temps,	l’expression	verbale	de	la	pensée	et	celle	d’un	engagement	personnel,	
d’une	promesse	«	sur	l’honneur	».	Elle	est	en	cela	en	parfaite	adéquation	avec	les	
caractéristiques	fondamentales	du	sujet	:	l’intériorité	de	la	conscience	et	de	la	pensée,	le	
dépassement	de	l’ici	et	maintenant,	la	gratuité	du	don,	l’affectivité	inhérente	au	symbole.	
La	parole	se	comprend	ainsi	comme	expression	symbolique	et	subjective	–	en	ce	qu’elle	
vient	du	sujet	-	à	l’intérieur		et	par	le	moyen	du	langage.	Elle	est	donc	en	cela	le	lieu	
central	de	la	vérité.	Et	c’est	précisément	sur	quoi	est	grandement	fondée	la	nature	
profonde	du	procès	pénal	en	sa	quête	de	vérité	:	oralité	des	débats,	prestation	de	
serment	des	témoins,	importance	de	l’aveu	comme	moyen	de	preuve	de	la	culpabilité…	

Il	nous	faut	alors	nous	poser	la	question	du	sens	possible	de	la	vérité	en	regard	de	celui	
donné	à	la	parole.	Par	référence	à	son	étymologie	grecque	–	a-létheïa	–	elle	se	comprend	
comme	porteuse	d’un	sens	contraire	à	celui	de	l’oubli,	du	sommeil	ou	de	la	mort.	La	
vérité	est	donc	synonyme	de	la	présence	du	sujet	à	lui-même	et	au	monde.	Elle	existe	
donc	nécessairement,	tout	en	même	temps,	dans	et	par	le	sujet	d’une	part,	hors	et	pour	
ce	même	sujet	d’autre	part.	

Par	delà	ce	point	de	vue	étymologique	et	philosophique,	nous	devons	alors	répertorier	
les	moyens	à	notre	disposition	pour	atteindre	une	telle	vérité	:		

1.	Les	premiers	moyens	d'accès	à	la	vérité	sont	ceux	de	la	perception	sensori-motrice.	Il	
faut	ici	faire	référence	aux	cinq	sens,	l'ouïe,	la	vue,	le	toucher,	l'odorat	et	le	goût.	Je	pense	
ici	à	cette	phrase	de	Maldiney,	citée	par	Jacques	Schott	:	l'art	est	la	vérité	du	sentir.	Il	
faisait	par	là	référence	à	la	fonction	esthétique	de	la	pulsion	szondienne	de	contact.	
Penser	à	ces	moyens	de	perception	sensori-motrice,	c'est	donc	également	penser	à	
l'expérience	de	l'étonnement	dans	le	surgissement	d'une	certitude	et	d'une	émotion	
immédiates.	C'est	penser	à	cette	certitude	du	beau	face	à	un	paysage	ou	à	un	visage.	
Nous	faisons	ici	référence	à	l'état	d'humeur	en	tant	que	mode	d'être	au	monde.		

2.	Un	moyen	d'accès	à	la	vérité	réside	dans	celui	de	la	cognition	et	de	la	raison.	Pensons	
aux	facultés	de	mémoire	et	d'engramme,	aux	facultés	de	liaison	et	de	raisonnement,	
d'abstraction,	de	déduction	et	d'induction,	de	mentalisation.	Ces	moyens	de	perception	
sensori-motrice	et	de	cognition	ou	de	raison	sont	par	conséquent	autant	de	moyens	de	
contact	au	monde.	Mais	ils	nous	renvoient	aussi	à	des	activités	intra-psychiques,	à	ce	
qu'on	pourrait	désigner	comme	la	'boîte	noire'	du	sujet.	

3.	Un	autre	moyen	d'accès	à	la	vérité	est	celui	de	la	relation,	de	ce	qui	nous	touche,	tout	
autant	que	de	ce	que	nous	touchons.	C'est	donc	la	question	et	le	moyen	de	l'affect.	Nous	
sommes	ici	renvoyés	à	la	problématique	de	l'Inconscient	et,	dans	cette	perspective,	à	
toute	la	problématique	de	la	dualité	et	de	la	triangulation	:	ça	–	moi	–	surmoi,	ce	dernier	
concept	renvoyant	au	sens	de	la	Loi	et	ouvrant	à	celui	de	l’altérité.	

La	vérité	a	donc	cela	de	commun	avec	la	parole	qu’elle	est	affaire	de	relation	à	soi-même	
tout	autant	qu’à	autrui.	Toutes	deux	sont	de	nature	intersubjective.	

II.	La	question	de	la	crédibilité	de	la	parole.	

Poser	la	question	de	savoir	si	quelqu’un	dit	vrai	équivaut	à	demander	s’il	est	crédible.	Ce	
recouvrement	de	sens	témoigne	d’un	lien	fondamental	entre	ce	que	le	sujet	dit,	pense	ou	
fait	et,	par	ailleurs,	qui	il	est.	Cette	question	de	la	crédibilité	est	pourtant	celle	que	nous	
nous	posons	quotidiennement	dans	la	pratique	de	la	visite	en	prison,	au	sujet	de	notre	



	 3	

interlocuteur.	Celle	aussi	que	se	pose	ce	dernier	à	notre	sujet.	Et	nous	savons	qu’elle	
émane	et	vise	chaque	acteur	des	relations	en	prison	:	tout	autant	le	détenu	que	le	
visiteur	ou	le	surveillant	ou	l’avocat	ou	le	soignant.		

Il	est	clair	que	cette	crédibilité	et	enjeu	et	moyen	de	pouvoir	entre	les	murs	de	la	prison.	
De	ce	fait,	la	parole	devient	à	son	tour	enjeu	et	moyen	de	pouvoir	dans	l’ensemble	des	
relations	humaines	en	ce	même	lieu.	Mais	ce	sont	alors	souvent	plus	encore	sa	forme	
que	son	contenu	qu’il	est	nécessaire	de	prendre	en	compte	afin	d’en	comprendre	le	sens	
et	la	portée.	Une	constante	dualité	constitue	les	points	de	repère	du	champ	relationnel	
concerné.	

Le	mutisme	ou	la	logorrhée	disent	l’enjeu	de	quantité	ou	d’abondance.	La	sècheresse	de	
la	tonalité	à	l’inverse	de	sa	chaleur	signifie	le	vécu	de	l’affectivité.	La	vitesse	du	discours	
(tachiphémie)	ou	sa	lenteur	(bradiphémie)	évoquent	la	question	du	rapport	au	temps.	
L’adoption	d’une	forme	particulière	de	langage,	tel	le	patois	ou	l’académisme	classique,	
est	expressive	d’un	positionnement	social.	L’usage	du	tutoiement	ou	du	vouvoiement	
traduit,	au-delà	d’une	forme	de	politesse,	un	mode	de	distanciation	relationnelle.	La	
référence	à	l’intimité	ou	à	la	confidentialité	d’un	propos,	à	l’inverse	de	son	caractère	
officiel	et	publique,	définit	implicitement	aussi	la	nature	profonde	de	la	relation.	

Qu’en	est-t-il	alors	des	processus	de	maturation	psychiques	sous-jacents	à	la	capacité	
d’une	parole	crédible	?	

Pour	situer	l’origine	d’un	tel	processus,	il	est	nécessaire	de	tenir	compte	de	la	notion	de	
croyance	en	ce	qu’elle	caractérise	le	rapport	initial	de	l’enfant	à	la	vérité.	Celle-ci	est,	à	
ses	yeux,	fonction	de	la	parole	de	l’adulte	qui	est	porteur	d’autorité	et	dont	il	dépend	par	
nature.	De	telle	sorte	que	toute	vérité	est	en	cela	variable	et	relative	à	cette	relation	de	
dépendance.	Le	caractère	catégorique	de	la	parole	de	cet	adulte	a	pour	conséquence	
implicite	que	la	vérité	ainsi	entendue	par	l’enfant	lui	parait	imposée	de	l’extérieur	
comme	un	absolu.	Cette	totale	adhésion	et	dépendance	intérieure	à	une	représentation	
externe	est	symptomatique	d’une	immaturité	intellectuelle,	affective	et	morale.	Elle	
correspond	à	la	notion	de	crédulité	et	au	processus	psychique	de	la	croyance.		

La	croyance	se	comprend	donc	ici	comme	le	vécu	d’une	indistinction	entre	moi	et	autrui,	
entre	le	subjectif	et	l’objectif.	Elle	équivaut	donc	fondamentalement,	dans	l’économie	
psychique,	à	ne	donner	sens	et	valeur	qu’à	soi	et	que	pour	soi.	C’est	aussi	pourquoi	elle	
s’entend	au	cœur	d’un	mécanisme	défensif	narcissique	et	contre-abandonnique.	Ce	
mécanisme	est	celui	de	la	Verleugnung	ou	«	déni	du	réel	»	clairement	décrit	par	Octave	
Mannoni	en	un	article	intitulé	«	Je	sais	bien,	mais	quand	même…	»	(In	"Clefs	pour	
l'imaginaire	ou	l'autre	scène".	Le	Seuil.	1969.)	:	la	reconnaissance	cognitive	de	la	réalité	
factuelle	et	frustrante	est	immédiatement	annulée	par	l’affirmation	de	la	primauté	de	la	
jouissance,	d’une	toute	puissance	narcissique	contredisant	toute	loi.		

Il	est	à	noter	qu’il	s’agit	là	d’un	mécanisme	intrapsychique,	inconscient	et	archaïque.	
Mais	il	s’agit	tout	autant	d’un	processus	ressortant	de	l’inconscient	collectif,	s’exprimant	
universellement	dans	les	registres	du	social	et	du	culturel.	Il	est	alors	fondateur	d’une	
identité	collective	et	d’une	morale	fonctionnelle.	Nous	en	trouvons	une	illustration,	à	
titre	d’exemple,	dans	la	figure	de	Saint-Nicolas	ou	du	Père	Noël	et	des	croyances	qui	les	
supportent	dans	notre	société.	



	 4	

On	peut	alors	en	déduire	–	ou	du	moins	poser	l’hypothèse	–	que	toute	institution,	en	tant	
qu’elle	est	fonctionnelle	dans	son	identité,	est	fondée	sur	le	partage	de	la	croyance.	Et	
puisqu’il	est	ici	question	du	champ	de	la	justice,	pensons	à	la	permanence	de	la	croyance	
sociale	en	ce	que	la	prison	correspond	à	la	fonction	dissuasive	de	la	peine,	en	ce	qu’elle	
est	dans	le	même	temps	préventive	de	la	récidive,	resocialisatrice	et	rétributive.	

A	ce	stade	de	notre	raisonnement,	il	nous	faut	nous	demander	ce	qu’il	en	est	aujourd’hui	
d’une	croyance	en	la	fonction	sociale	du	visiteur	de	prison.	Une	telle	croyance	est	
d’ailleurs	à	dégager	en	la	personne	du	visiteur	autant	qu’en	celle	du	détenu	visité,	du	
surveillant,	du	directeur	d’établissement	ou	du	ministre	de	la	Justice.	En	d’autres	termes,	
cela	revient	aussi	à	dégager,	pour	chacune	et	chacun	de	nous,	la	représentation	que	nous	
avons	de	cette	fonction	en	écho	aux	croyances	sociales	et	institutionnelles	mentionnées	
ci-dessus.	Plus	fondamentalement	encore,	nous	sommes	invités	à	nous	demander	en	
quoi	notre	parole	témoigne	d’une	distinction	entre	croyance	et	vérité,	entre	crédulité	et	
crédibilité.	Ce	questionnement	est	logiquement	aussi	celui	de	savoir	si	nous	sommes	
confronté	au	mensonge.	

III.	La	question	de	l’accréditation	de	la	parole.	

Le	mensonge	fait	à	l’évidence	obstacle	au	crédit	qu’il	est	possible	d’accorder	à	la	parole	
en	question.	Et	cette	question	est	souvent	cruciale	dès	lors	que	le	dialogue	individuel	en	
prison,	par	exemple	entre	un	visiteur	et	un	détenu,	implique	la	prise	en	compte	de	
confidences	sur	une	expérience	intime	ou	d’aveux	sur	des	faits	potentiellement	
délictueux.		

Il	a	déjà	été	fait	référence	ci-dessus	à	la	psychologie	du	développement	de	l’enfant,	tant	
intellectuel	qu’affectif	et	moral,	pour	expliciter	le	sens	de	la	dépendance	à	la	parole	de	
l’adulte,	de	la	suggestibilité	et	dès	lors	de	la	crédulité.	A	ce	stade	initial,	jusqu’au	terme	
d’une	période	couvrant	la	résolution	des	aménagements	oedipiens	et	l’accès	au	stade	
hypothético-déductif	de	l’intelligence	théorique,	et	donc	jusqu’à	l’âge	d’environ	7	à	8	
ans,	le	mensonge,	entendu	comme	intention	volontaire	de	tromper,	n’a	guère	de	sens.	Ce	
n’est	qu’en	raison	d’une	capacité	à	prendre	conscience	de	l’incapacité	de	l’autre	à	
connaître	ses	pensées	et	intentions	que	l’enfant	est	alors	en	mesure	de	le	tromper,	de	
l’égarer	par	une	parole	en	laquelle	cet	autre	accorde	confiance.	En	cela,	le	mensonge	est	
une	parole	dénaturée,	une	parole	devenue	passage	à	l’acte.	Il	est	une	mise	en	cause	du	
sens	profond	de	la	confiance.	

Il	ressort	de	ce	constat	que	la	confiance	constitue	le	seul	véritable	critère	
d’accréditation	de	la	parole.		Son	étymologie	latine	–	cum	fidere	–	avoir	foi	en/avec	–	
éclaire	un	sens	de	la	foi	contraire	à	celui	de	la	croyance.	On	y	entend	en	effet	la	
démarche	intérieure	de	laisser	à	l’autre	sa	part	de	subjectivité	ou	de	vérité	en	sa	parole.	
En	cela,	la	foi	équivaut	à	un	lâcher-prise,	à	un	laisser-aller,		à	un	renoncement	au	
contrôle	de	cet	autre	et	du	contenu	factuel	de	son	dire.	La	confiance,	ou	son	synonyme	
qu’est	la	foi,	est	donc	nécessairement	relationnelle.	

Intimement	liée	à	cette	notion	de	foi,	la	parole	en	prison	est	alors	porteuse	d’une	double	
dimension	contradictoire	:	celle	du	moi	et	celle	de	l’autre.	D’une	double	nature	:	celle	de	
la	croyance	et	celle	de	la	confiance.	Et	c’est	en	raison	de	cette	dualité	permanente	que	
cette	parole	est	porteuse	des	enjeux	d’une	constante	transition	du	registre	de	l’acte	à	
celui	de	la	personne,	du	champ	de	l’objet	à	celui	du	sujet.	C’est	au	cœur	de	cette	
transition	que	s’opère	l’accréditation,	le	processus	de	maturation	mentale	et	morale	qui	



	 5	

a	pour	conséquence	de	responsabiliser,	d’entraîner	dans	le	dialogue	attestant	de	la	
capacité	à	répondre	à	autrui.	

Ce	processus	de	maturation	psychique	en	direction	de	la	responsabilisation	s’entend	
dans	l’évolution	des	thèmes	au	centre	du	discours	de	détenus	en	entretien	social	ou	
psychologique.	En	voici	un	possible	schéma	général,	à	seul	titre	d’exemple	:	

Dans	un	premier	temps,	on	peut	entendre	l’expression	de	plaintes	somatiques	ou	
hypocondriaques,	la	description	plus	ou	moins	précise	d’actes	ou	d’événements,	le	récit	
d’une	histoire	personnelle	fondée	sur	la	conviction	d’en	être	victime,	l’aveu	ou	le	déni	
d’une	culpabilité	personnelle,	la	crainte	ou	le	refus	de	la	peine,	le	vécu	de	l’anxiété	et	de	
la	dépression.	

Dans	un	deuxième	temps,	le	discours	est	expressif	du	désir	régressif	de	liens	d’affection,	
d’un	espoir	de	libération	ou	de	réduction	de	la	peine	d’emprisonnement,	de	reg	rets	ou	
de	remords	à	la	mesure	de	la	condamnation	subie,	d’un	espoir	de	pardon.	

Dans	un	troisième	temps,	la	parole	devient	porteuse	d’une	reconnaissance	du	tort	causé	
à	la	victime,	de	l’expression	d’un	sentiment	de	honte,	de	souhaits	positifs	en	faveur	de	
proches	ou	d’une	victime,	d’un	renoncement	à	l’obtention	immédiate	d’un	pardon,	d’une	
remise	en	cause	de	soi	qui	signe	la	capacité	d’investissement	dans	le	soin.	

IV.	La	question	de	la	responsabilisation	par	la	parole.	

La	parole	judiciaire,	au	sens	de	son	fondement	symbolique	et	de	la	valeur	qui	le	
supporte,	se	comprend	avant	tout	dans	une	logique	d’imputation.	Elle	vise	en	effet	à	
établir	un	lien	de	causalité	logique	et	linéaire	entre	un	acte	et	son	auteur,	à	attribuer	à	ce	
dernier	la	culpabilité	et	la	responsabilité	de	l’acte	délictueux.	En	cela,	nous	pouvons	dire	
que	la	parole	judiciaire	est	essentiellement	fonctionnelle.	

La	parole	«	pénitentiaire	»,	dans	le	sens	d’une	parole	de	l’institution	carcérale,	
appartient	à	cette	parole	judiciaire.	Elle	est	donc	tout	en	même	temps,	elle	aussi,	
fonctionnelle	de	même	qu’institutionnelle.	Elle	se	comprend	comme	la	part	terminale	de	
la	logique	sociale	d’imputation.	Et	dès	lors	que	le	discours	«	pénitentiaire	»	se	fonde	sur	
cette	logique	fonctionnelle	d’imputation,	il	a	pour	effet	d’inscrire	et	de	réduire	le	détenu	
et	l’ensemble	de	ses	acteurs	dans	la	logique	causaliste	de	la	culpabilité.	

Il	en	découle	que,	par	l’effet	de	ce	mouvement	d’objectivation	ou	de	réduction	de	
l’individu	à	la	seule	dimension	d’une	cause	coupable,	ce	discours	institutionnel	carcéral	
tend	à	le	désubjectiviser,	à	le	discréditer.	Il	tend	à	le	faire	taire	dans	la	mesure	même	où	
il	annule	le	sens	de	sa	parole.	Pensons,	à	ce	propos,	à	l’importance	des	attentes	
administratives	de	demandes	écrites,	à	la	quantité	de	règlements	et	de	procédures.	De	
même,	considérons	ici	l’importance	des	critères	de	comportement	explicitement	et	
objectivement	attendus	comme	preuves	d’insertion	ou	de	réinsertion	sociale.	Entendons	
aussi	la	fréquence	des	phrases	et	des	verbes	formulés	sous	la	forme	exercitive,	visant	à	
amener	à	la	réalisation	d’un	acte	par	la	seule	verbalisation	:	ordonner,	interdire	…	

On	observe	alors	la	prédominance	d’une	forme	de	communication	ou	de	langage	
explicite	qui	l’emporte	sur	l’implicite	et	l’ambivalence	de	la	parole	en	son	fond.	C’est	
d’ailleurs	ce	qui	semble	expliquer	les	confrontations	parfois	violentes	entre	les	modes	
d’expression	langagière	au	sein	de	la	prison,	sur	fond	de	développement	d’un	argot	des	
prisons.	C’est	aussi	ce	qui	permet	de	comprendre	que,	par	réaction	à	cette	



	 6	

disqualification	institutionnelle	de	la	parole,	on	puisse	assister	à	l’importance	donnée	au	
sens	implicite	des	attitudes	gestuelles,	des	regards	et	des	mimiques.	

En	raison	du	caractère	systémique	des	logiques	de	relations	au	sein	d’un	groupe,	on	
observe	naturellement	à	l’effet	contaminant	de	ces	mouvements	de	désubjectivation	et	
d’objectivation	des	individus.	Pour	rappel,	ces	mouvements	portent	tout	aussi	bien	sur	
les	surveillants	ou	âtres	acteurs	professionnels	de	la	prison	que	sur	les	détenus.	C’est	
dans	ce	contexte	qu’il	est	d’ailleurs	nécessaire	d’observer	une	forme	de	proximité	
paradoxale	de	ces	mêmes	surveillants	ou	acteurs	avec	les	détenus,	sous	une	contrainte	
commune	à	une	efficacité	langagière	ou	à	un	certain	mutisme.		

Il	faut	alors	examiner	de	plus	près	l’enjeu	spécifique	et	la	difficulté	particulière	à	
occuper	la	position	de	visiteur	de	prison,	sous	deux	optiques	distinctes	:	

Le	visiteur	est	en	effet,	d’une	part,	un	acteur	visible	de	l’institution	pénitentiaire.	En	cela,	
il	dépend	d’une	autorité	et	se	trouve	placé	sous	un	contrôle	institutionnel.	Son	activité	
est	soumise	à	des	autorisations	administratives	et	ne	peut	s’exercer	qu’en	des	lieux	de	
l’institution	carcérale.	De	ce	fait,	le	même	visiteur	est	caution	et	relais	du	discours	
institutionnel	de	l’administration	pénitentiaire	ou	du	ministère	de	la	Justice,	
d’orientations	politiques,	d’attentes	sociales.	Il	relaie	en	cela	une	logique	d’imputation	
objectivante	déjà	évoquée.	

Mais	le	visiteur	est,	d’autre	part,	sujet	de	parole	en	ce	qu’il	s’inscrit	dans	un	dialogue	
singulier	et	qu’il	est	animé	par	le	souci	d’une	réponse	à	la	parole	de	l’autre.	Dans	cette	
mesure,	il	est	clair	que	le	visiteur	se	situe	au	cœur	d’une	responsabilité	subjective	d’une	
importance	tout	aussi	grande.	

L’examen	de	cette	position	sociale	et	intérieure	(ou	éthique)	du	visiteur	en	son	activité	
fait	ainsi	ressortir	la	nécessaire	ambivalence	d’un	sujet	partagé.	La	question	qui	se	pose	
alors	est	celle	de	savoir	à	quoi	et	à	qui	consent	le	visiteur	par	son	engagement	et	sa	
parole.	

V.	La	question	du	consentement	dans	la	parole.	

En	partant	ici	d’une	compréhension	étymologique	de	la	notion	de	consentement	(cum-
sentire	=	sentir	avec),	on	en	retient	qu’il	ressort	du	registre	de	la	sensation.	Il	est	ainsi	
question	des	perceptions	sensorielles,	d’un	état	d’humeur,	d’émotions	ou	de	sentiments	
autant	que	de	pensées.	Le	consentement	implique	donc	le	préalable	d’un	double	
accord	du	sujet	sollicité	:	accord	avec	lui-même	et	accord	avec	l’autre,	à	savoir	la	
personne,	la	situation	ou	l’objet	ou	l’acte	sollicitant.	Le	consentement	n’est	donc	pas	
uniquement	affaire	de	seule	conscience	ou	pensée.	Il	englobe	d’un	seul	tenant	tous	les	
registres	de	la	personnalité	(perceptions	et	régulation	d’humeur,	sensations,	affectivité	
et	sensibilité	émotionnelle,	idéation	et	cognition,	expérience	et	connaissance,	….)	dans	le		
rapport	à	la	situation	vécue	et	au	monde	environnant.	De	ce	fait,	le	consentement	est	de	
nature	tout	à	la	fois	subjective	et	objective.	Il	recouvre	une	dimension	individuelle	et	
relationnelle.	

On	comprendra	ainsi	aisément	que	le	consentement	est	intrinsèquement	affaire	de	la	
parole	qui	l’exprime,	en	raison	du	sens	que	nous	donnons	ici	à	la	parole.	Il	est	aussi	en	
cela	même	affaire	de	vérité	et	de	crédit.	

	



	 7	

Conclusion.	

Présent	en	sa	parole	et	par	l’effet	de	celle-ci,	le	visiteur	de	prison	nous	semble	investi	
d’une	double	mission.	

Il	est,	en	premier	lieu	et	premier	temps,	appelé	à	susciter,	dans	le	dialogue	et	par	son	
questionnement,	la	réponse	du	détenu	visité,	à	réveiller	chez	ce	dernier	une	capacité	de	
réponse.	Ce	faisant,	le	visiteur	l’incite	à	trouver	ou	retrouver	le	sens	de	l’altérité,	de	la	
présence	d’un	interlocuteur.	Cette	démarche	coïncide	pleinement	avec	celle	de	la	
responsabilisation	du	sujet	placé	sous	main	de	justice	:	l’amener	à	assumer	la	
responsabilité	de	ses	actes	délictueux,	à	en	reconnaître	et	supporter	les	conséquences	
sur	les	victimes	et	la	société.	Ce	mouvement	relationnel	de	responsabilisation	est	aussi	
une	contribution	à	la	réussite	d’un	objectif	de	resocialisation	et	de	restauration	psycho-
sociale	du	condamné,	et	donc	aussi	de	prévention	de	la	récidive.	On	peut	alors	soutenir	
l‘idée	que,	en	raison	de	cette	première	fonction,	le	visiteur	de	prison	contribue	aux	
visées	d’une	justice	restaurative	du	sujet	et	réparatrice	du	lien	social,	au	cœur	même	de	
la	justice	rétributive.	

Secondairement,	le	même	visiteur,	par	le	fait	de	sa	présence	et	de	sa	fonction	de	parole,		
est	en	mesure	d’amener	les	professionnels	de	l’institution	carcérale	et	de	la	Justice	à	une	
véritable	et	croissante	reconnaissance	du	crédit	de	la	parole	du	détenu	visité.	Dans	la	
mesure	où	les	professionnels	concernés	lui	reconnaissent	sa	fonction	de	visiteur	
«	parlant	»,	ils	le	reconnaissent	aussi	inévitablement	–	mais	inconsciemment	le	plus	
souvent	-	comme	porte-parole.	Une	telle	reconnaissance	sociale	peut	alors	soutenir	cet	
effort	du	visiteur	en	vue	de	faire	valoir	la	valeur	de	la	subjectivité	du	détenu,	du	crédit	
de	sa	parole	en	prison.	

Cette	dernière	dimension	de	la	mission	du	visiteur	équivaut	à	entendre	qu’il	puisse	être	
en	mesure	d’amener	l’institution	carcérale	en	laquelle	il	se	trouve,	à	«	consentir	»	à	
l’existence	du	détenu	en	tant	que	sujet	plutôt	que	comme	objet	de	traitement,	de	prise	
en	charge,	de	sanction	ou	de	soins.	A	voir	donc	prioritairement	en	lui	un	«	homme	de	
parole	»	avant	ou	plutôt	qu’un	coupable	ou	un	anormal.	

	

	

	

	


